



# سلسلة

بيان منهج أهل السنة والجماعة في التجريبيات الدكتور أبو الفداء حسام بن مسعود حفظه الله



إن الحمد لله نحمده، ونستعين به ونستغفره، ونعوذ بالله من شرور أنفسنا وسيئات أعمالنا، من يهده الله فلا مضل له، ومن يضلل فلا هادي له، وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له، وأن محمدا عبده ورسوله.

أما بعد، فهذه بعون الله وتوفيقه، هي المحاضرة الأولى من سلسلة حديدة نشرع فيها في بيان منهج وطريقة أهل السنة والجماعة في البحث التجريبي Empirical Research / Empirical Science، لما لمسناه من شدة الداعي لبيان وتحرير الأصول المنهجية الكلية التي يجب أن ينطلق منها المسلم سواءً في تقرير أنواع المطالب البحثية التجريبية التي تنضبط على موازين الشريعة المطهرة، أو في تقرير حدود التنظير في الطبيعيات والإنسانيات، التي كما يشرع المنظر المسلم في وضع الفرضيات النظرية، وكما يقرر ما يقبل وما يرد من نظريات الفلاسفة والباحثين الغربيين في تلك الفئة من العلوم.

ولعل أول ما يتبادر إلى ذهن كثير من المشاهدين الآن هو السؤال: ما معنى طريقة أو منهج أهل السنة والجماعة في العلوم التجريبية؟ أو ما معنى أن يكون للمسلمين منهج مخصوص في هذه العلوم؟ وهل يتصور أن تختلف الملل والطوائف الدينية في مناهجها في التعامل مع التجريبيات عامة، سواء من طبيعيات أو إنسانيات؟ العلوم التجريبية علوم موضوعية Objective لا دين لها، ولا ينبغي أن تخضع لأي نظام اعتقادي مسبق أصلا، سواء كان دينيا أو غيره، أليس كذلك؟

هذه التساؤلات هي موضوع هذه المحاضرة بعون الله وتوفيقه، نضعها كتقدمة بين يدي هذه السلسلة التي نرجو ألا تطول فتمل، أو تقصر فتخل. هذا وأنبه إلى أني قد اشترطت على نفسي في هذه السلسلة الطيبة ألا أفوت موضعا فيه مصطلح ما، إلا عرفته وبينته للمشاهد الكريم من فوره بلا تأخير، ونبهت على ذلك في شرائح العرض Slideshow، التي أرفقها كلها بإذن الله تعالى مع تفريغ كل محاضرة في صفحة إقناع وفي موقعنا على اليوتيوب، حتى يكون المشاهد على بينة بما نقصده منه في كل مرة نستعمل المصطلح فيما يأتي بعد من المحاضرات، سواء كنت أنا أول من يستعمله على هذا المعنى أو كان مما جرى به الاستعمال بين الفلاسفة وأصحاب الطبيعيات والتجريبيات، والله الموفق للخير والرشاد، وهو الهادي إلى سواء السبيل.



#### فسنتناول في هذه المحاضرة بإذن الله تعالى موضوعين أساسيين:

أولا، بيان ضرورة قيام نوع البحث التجريبي عند طالبه على جملة من المسلمات الوجودية والمعرفية الكلية، الداخل أكثرها تحت معنى الاعتقاد الديني إجمالا.

ثانيا: بيان الفارق الموضوعي والعقلي والاعتقادي بين نوع التنظير الطبيعي Naturalist Theorization ونوع التنظير التحريبي Empirical Theorization.

\_\_\_\_\_\_

#### دعونا أولا نتناول بعض التعريفات الأساسية.

فأولا ما المقصود بالبحث التجريبي Empirical Research فيها ذاك المصطلح؟ المقصود هو كل بحث يتخذ أصحابه من المحسوسات وطبائعها موضوعا، ومستندا للاستدلال في ذلك الموضوع (أي مصدرا للتلقي المعرفي فيه). وعندما نقول "مصادر التلقي المعرفي"، فالمقصود بما أنواع الأدلة التي منها تحصل لنا المعرفة في هذا الصنف من الموضوعات أو ذاك. أو بعبارة أخرى، هي أسباب المعرفة في نفوسنا، أيا ما كان موضوعها، وسواء كانت مكتسبة (أي تحصلت لنا من بعد خلو النفس منها)، أم لم تكن كذلك.

فمن أين عرفنا، مثلا، أن للشمس مشرقا ومغربا؟ من استفاضة العادة وما يلازمها لدينا من معان لغوية بدهية نفهمها بمجرد سماع ألفاظها. فكلنا يحضر إلى ذهنه فورا بمجرد سماع كلمة "شروق" صورة معينة لا يختلف العقلاء في تصورها، ما داموا يفهمون معنى اللفظة العربية "شروق" أو "مشرق". فهي إذن معرفة غير مكتسبة، بل هي فطرية جبلية، لأنه لا يكون الإنسان ذا عقل ولسان إلا حصلت لديه ضرورة! ومن أين نعرف أن الأعزب غير متزوج؟ نعرف ذلك من التساوي المعنوي البدهي أيضا بين إثبات الشيء (أعزب) ونفي نقيضه (متزوج)، وورود ذلك المعنى الكلي (أي العزوبة) على أفراد من المحسوسات قد استفاضت عادتنا كما (أي العزاب). ففي كلتا الحالتين، كان مصدر تلقي المعرفة هو الفطرة اللغوية والعادة الحسية الصريحة (غير المؤولة)، وكان نوع المعرفة ألها



جبلية غير مكتسبة، أي تلقيناها من الفطرة المجبولة عليها نفوسنا ابتداء، وعقلناها بمجرد أن وعينا اللغة وفهمنا معاني الألفاظ، وأدركنا المحسوسات وأسماءها من حولنا.

ومن أين نعرف أنا وأنت أن قارة أنتاركتيكا مثلا موجودة على الحقيقة في أقصى جنوب الكتلة اليابسة من الأرض؟ من استفاضة رواية الثقات عندنا بهذا الشأن Trustworthy Testimony، على ما قد تشمله تلك الرواية من نقل لصور الأقمار الصناعية وتوقيع على الخرائط في كتب الأطلس وغير ذلك. وهي إذن معرفة مكتسبة بعد عدمها، لأن أحدنا يتصور له أن يعيش عمره بأكمله دون أن يعي أو يدرك أو يعرف أن في العالم شيئا اسمه أنتاركتيكا! ومع هذا فقد يعرف غيرنا بوجود تلك القارة المتجمدة معرفة حسية مباشرة صريحة غير مؤولة ولا منقولة إليه بنقل الثقة المؤتمن، وذلك بأن يزورها بنفسه ويراها بعينيه بلا واسطة. فالأول يكون قد اكتسبها بالسمع من ثقة، والثاني يكون قد اكتسبها من الحس الصريح أو من كليهما معا، فهذه هي مصادر التلقي المعرفي أو أسباب حصول هذه الدعوى المعرفية المكتسبة في نفس الإنسان.

فكما ترى، فمصادر تلقي المعرفة إنما يراد بها تلك الطرق أو الأسباب التي تحصل بها المعرفة (أيا ما كان موضوعها) في نفس العارف Knower (أي الشخص المكتسب للمعرفة، أو الذي تقوم به تلك المعرفة). ولهذا كانت مصادر التلقي في الإسلام هي القرآن أولا، ثم السنة ثانيا، ثم إجماعات السلف ثالثا، ثم القياس العقلي عند المجتهد رابعا. وسنبين في محاضرات لاحقة بإذن الله تعالى كيف اختلفت طوائف من المبتدعة والزنادقة المنتسبين إلى الإسلام في مصادر التلقي المعرفي في أسماء الله وصفاته وفي أمر الغيب وما فيه (غيب السماوات والأرض) تحت تأثير التنظير الطبيعي والفلسفي الميتافزيقي السائد أكاديميا وثقافيا في عصرهم، والله المستعان. وأعني بالمصطلح "أكاديميا" في كل مرة أستعمله في كتاباتي وفي هذه السلسلة بإذن الله تعالى: ذلك المحتوى المعتمد في تلك المدارس العيليا التي تتناول هذا الباب أو ذاك من أبواب المعرفة بالتدريس التخصصي الدقيق. فهي تلك الجملة من الدعاوى المعرفية التي تراكمت لدى فئة من الناس حتى أصبحوا فيها أساتذة مدرسيين يعلمونها لمن أرادوا التخصص فيها التطبيقها عمليا أو لإحداث المزيد من الدعاوى المعرفية في موضوعها.



هذا ونقول "دعوى معرفية" Knowledge Claim ونريد بها في كل مرة، ما يزعمه أحدنا لنفسه من معرفة معينة حاصلة لديه، يعبر عنها في دعوى لفظية معينة.

-----

ويستعمل المصطلح Empirical في الفلسفة المعاصرة للدلالة على كل ما ينبع من أو يقوم على الحس Empirical في معنى لفظة Observation أو العادة Experience، قالوا في معجم Empirical:

Originating in or based on observation or experience.

وأحيانا يستعمل للدلالة على ما يقتصر فيه أصحابه على هذا المصدر مهملين غيره مما له ارتباط وثيق بموضوع البحث والسؤال المطروح، وهو مذهب فلسفي يقال له التجريبانيون Empiricism، يأتي الكلام عليه في محاضرات لاحقة إن يسر الله وأعان.

فإذا كان البحث التجريبي هو البحث في مدخلات الحس موضوعا واستدلالا، فهو إذن ذلك الصنف من الأبحاث الذي تكون مصادر التلقي المعرفي فيه هي الحس والعادة، وأنواع القياس العقلي المستساغ في الاستدلال بمما.

فإذا كان ذلك كذلك، فما المقصود بالمسلمات الوجودية؟

كلمة "وجودية" هذه لا نستعملها في سياق البحث في أصول العلم التجريبي وفلسفته إلا للدلالة على ما في الأعيان (أي خارج الأذهان)، ويستعمل له عند الفلاسفة المعاصرين المصطلح (أنطولوجي) Epistemological، أو "المعرفي". فالوجودي خلافا لما في الأذهان، الذي يعبر عنه عند الفلاسفة بالمصطلح Epistemological، أو "المعرفي". فالوجودي في مصطلحنا في هذه السلسلة هو ما في الأعيان والمعرفي هو ما في الأذهان.

وإذن فالمقصود بالمسلمات الوجودية، هو تلك الاعتقادات الكلية بشأن الواقع الخارجي أو ما هو موجود خارج الأذهان، التي بناء عليها يستجيز الباحث التجريبي طرح تلك الأسئلة التي يطرحها ابتداء، واستعمال ما يُستعمل من الأدوات لتحصيل الجواب عنها انتهاءً. فما معنى قولنا "بناء عليها"؟ نقول على سبيل المثال، إنه لولا الاعتقادُ



الفطري البدهي المغروس في نفوس العقلاء الأسوياء كافة بأن الحواس البشرية تكسب الإنسان صورة صحيحة مطابقة للواقع لهذا العالم المحسوس، وبأنه موجود في الخارج حقيقة لا وهما، ما استجزنا استعمال تلك الحواس في استكشافه وفي تمكين أنفسنا مما سخره الله لنا في الأرض من أنواع الأسباب. فهل جادل أناس يوما ما في هذه الحقائق البدهية والمسلمات التي لا يحتاج العاقل إلى تقريرها أصلا؟ نعم جادلوا، وهو من السفسطة قطعا، والفلاسفة ما تركوا شيئا إلا جادلوا فيه، مهما كان بدهيا فطريا، بمقتضى موضوع احتصاصهم الأكاديمي نفسه، ذلك الاحتصاص الخبيث الذي ذمه سلفنا رضي الله عنهم وذموا أهله.

\_\_\_\_\_

المهم أنه يمكن الكلام على المسلمات الوجودية من حيث:

واقعها في الأكاديمية الغربية (وهو الاعتبار الوصفي Descriptive)

وما يجب أن تكون عليه عند المسلمين (وهو الاعتبار المعياريNormative )

وفي كل مرة تسمعنا نتكلم كلاما نصفه بأنه وصفي Descriptive أو كما يسمى في بعض العلوم الإنسانية كعلم الاقتصاد وعلم النفس وغيرهما)، فإنما نقصد أنه يصف واقع الشيء على ما هو عليه، خلافا للكلام المعياري Normative، التي يراد بها الشيء على ما يجب أو ينبغي أن يكون عليه. ويدخل في هذا الصنف الثاني نوع العبارات الإنشائية (أي التي تطلب شيئا ما من المخاطب بها) والعبارات الحكمية (أي التي تثبت حكما بالتحسين أو التقبيح على شيء ما) والعبارات القيمية (أي التي تثبت قيمة ما لشيء ما).

-----

فنقول إنه من حيث الواقع الأكاديمي، فعامة الباحثين التجريبيين الغربيين يستصحبون المسلمات الوجودية الأنطولوجية التالية:



- أولا: أن للعالم الخارجي وجودا حقيقيا منفصلا عن أذهاننا، وأن له حقيقة واقعية موضوعية عرفها من عرفها وجهلها من جهلها.
- ثانيا: أن في العالم نظاميات سببية Causal Regularities تكسبه قابلية التنبؤ Predictability على أساس أن حصول الأسباب إذا حصلت يقتضي حصول المسببات Imply Effects
  - ثالثا: أن ماضى العالم مناظر لحاضرة مطلقا، وكذلك المستقبل.
  - رابعا: أن ما يغيب عنا من أمر العالم مناظر مطلقا لما هو شاهد تحت الحس منه.
    - خامسا: أن منطق اللغة البشرية صحيح لا غبار عليه.
- سادسا: أن الأصل في حواسنا ألها لا تخدعنا، وألها إن خدعت بعضنا، لم يعجز البعض الآخر عن معرفة ذلك، بل و لم نعجز نحن أنفسنا غالبا عن الحكم بألها تخدعنا.

بناء على هذه المسلمات الوجودية الست، قامت لديهم مسلمة معرفية أو ذهنية (الإبستمولوجية) مفادها أن العالم قابل للتنبؤ Predictable وأنه ليس فيه موجود إلا يقبل الإدخال تحت معرفتنا البشرية إما بالحس المباشر أو بأنواع القياس على ما يقع تحت الحس. وبناء على تلك المسلمات تجري جميع الأطروحات والفروض البحثية التجريبية في الأكاديمية الغربية من عصر النهضة الأوروبية وإلى يومنا هذا.

ولا يخفى، بداية، على أي عاقل سوي النفس أنه ليس في تلك المسلمات ما هو قابل للإثبات أو النفي من طريق آلة البحث التجريبي نفسه Scientific Method، فكل من زعم أن الطريقة التجريبية أو العلم التجريبي هو المصدر الوحيد للحقائق المعرفية أو للعلم بالحقيقة Sole Arbiter of Truth فهو يترع من تحت العلم التجريبي أي أساس عقلي يمكن أن يقف عليه!

وعلى أي حال، فهذه هي المسلمات الأساسية، الوجودية والمعرفية، التي تنطلق منها الأكاديمية الغربية المعاصرة في البحث التجريبي عامة، والطبيعي منه خاصة.



والسؤال الآن هو: من أين تأتي تلك المسلمات الوجودية وما هو الموقف الصحيح للباحث المسلم من كل واحدة منها؟ ولعل ثمة سؤال يسبق هذا السؤال نحتاج إلى التأمل فيه أولا، ألا وهو: ما علاقة تلك المسلمات بموضوع الاعتقاد الديني وبما عند أهل الأديان ابتداء، لا سيما بمصادر التلقي المعرفي عندهم فيما يتعلق بأمر الغيب وما فيه؟

دعنا نتناول تلك المسلمات بالنقد والتحليل.

\_\_\_\_\_

أولا، المسلمة الأولى: وجود العالم الخارجي. فنقول إن هذه المسلمة من ثوابت الفطرة والعقل الصريح، ولا مدخل لنفيها أو إبطالها، ولا يجوز لعاقل فضلا عن مسلم أن يعتقد خلافها. ومع ذلك فمن أهل الملل الباطلة والمذاهب الفلسفية الوضعية الفاسدة من أنكرها وسفسط عليها، كدعاوى الصوفية الغلاة القائلين بوحدة الوجود، الذين لا يثبتون موجودا بحق إلا الله تعالى، ولا يرون العالم المحسوس إلا ستارا من الأوهام يحجب عموم البشر عن حقيقة الوجود في زعمهم. ومن طوائف الفلاسفة كالمثاليين Idealists واللاواقعيين Anti-Realists وما بعد الحداثيين Post-Modernists ومن الطبيعيين القائلين بتأويل كوبنهاغن لميكانيكا الكم وغيرهم من يرى أن للعالم حقيقة مخالفة ومغايرة تمام المغايرة لما ترصده حواسنا، وأن المادة كما نعرفها ليست إلا نتاجا للوعي نفسه. وكل هؤلاء لا ينتبهون إلى ما يقتضيه ذلك الاعتقاد في حقهم من إبطال لكل دعوى معرفية يثبتها أحدهم من طريق الجواس نفسها بإطلاق أيا ما كان موضوعها!

-----

ثانيا: المسلمة الثانية: وجود النظاميات السببية، ونقصد بالنظاميات السببية العلاقات السببية المطردة بين أنواع الحوادث كما يعرفها الناس باستقراء العادة. وهذه الحقيقة أيضا مما يعرفه العقلاء الأسوياء معرفة فطرية بدهية، ترتبط ارتباطا وثيقا بإثباقم الباري حل شأنه بالغيب. فوجود الطبائع يقتضي وجود من طبع الأشياء كما وركبها فيها، وجعل بعضها يؤثر في بعض بأمره وخلقه وتدبيره. فمن نفى وجوده فعلى أي شيء يقيم مبدأ السببية واطراد العلاقة السببية بين الأشياء في العالم، وإذن فعلى أي شيء يقيم ثقته في المنطق

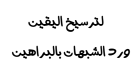


الاستقرائي نفسه الذي عليه قوام فكرة التجريب نفسها؟ فلأني أعلم أن للعالم ربا حكيما جعل كل شيء فيه بقدر، أحسن صنعه وأتقنه، وسخر فيه من أسباب السماوات والأرض وما فيهما لبني آدم ما اقتضته حكمته، فإنني أتوقع أن تشرق الشمس غدا من مشرقها بإذن الله تعالى كما عهدتما في كل يوم من أيام حياتي. ولا أتوقع حصولا لخلاف ذلك إلا في شرط من أشراط الساعة الكبرى يتبدل به نظام العالم وتغلق معه أبواب التوبة! وكذلك وللسبب نفسه، فإني أتوقع في كل مرة أترك شيئا معلقا في الهواء أن يسقط إلى الأرض بإذن الله تعالى، إلا أن يشاء رب العالمين أن تنتفي بعض الشروط السببية وتتحقق بعض الموانع فيظل عالقا في الهواء أو ينجذب إلى شيء يجذبه من أعلى أو نحو ذلك!

وبطبيعة الحال، ولأن ديفيد هيوم، الفيلسوف الاسكتلندي المعروف، كان ملحدا دهريا جلدا، متفننا في السفسطة لنصرة إلحاده، فقد استجاز النهوض بادعاء أن منطق الاستقراء البشري نفسه ليس له أساس منطقي ضروري في عقول البشر، يمعنى أن عقله يخلو من سبب لاعتقاد اطراد ما عهدناه من ارتباط شرطي بين ما نعده سببا وما نعده مسببا في المستقبل! وهذه سفسطة وكذب ولا شك، ولكنها مع ذلك صارت كبرى المشكلات في فلسفة العلم، حتى إنه لا يكاد يخلو منها كتاب من كتب التقديم في فلسفة العلم العالم Problem of Induction الذي صير الاستقراء Science فيما يقال له مشكلة الاستقراء الاستقراء المشكلة"؟ إلها دهرية هيوم!

والقصد أن قابلية التنبؤ بالظن الراجح هي من ثمرات المنطق الاستقرائي التي لا تكون أسباب العالم مسخرة للبشر على الحقيقة إلا بما! فلا يزال الناس يأخذون بأسباب ما يريدون مما تنقضي به حوائجهم في هذا العالم، لعلمهم من استقراء العادة بارتباط ما يعدونه سببا فيه بما يعدونه مسببا، ينشأ على أثره!

غير ألهم لا يجوز لهم أن يعتقدوا وجوب ذلك الارتباط أو شرطيته المطلقة، أو بعبارة أخرى، التعلل التام للمسبب بالسبب. وهو ما يشعر به قولهم Causes Imply Effects، فالاقتضاء السبب، فه النطق هو التباط ضروري عقلا، بحيث إن قدرنا تخلفه لزم التناقض! فمع أننا نقول إن ما صح في علم الله كونه سببا، فقد وجب أن يترتب المسبب عليه وعلى غيره من الأسباب التي يتم بحا التعليل، بداية من إرادة الله ومشيئته سبحانه،





إلا أنه لا يصح أن يقال إن ما نعده نحن من جهتنا (في إطار خبرتنا البشرية المحدودة وعادتنا الحسية) سببا، فلابد أن يأتي بما نعده مسببا له في كل مرة وجوبا! فنحن إنما نرى قطرة في بحر الأسباب الذي لا يحيط بعلمه إلا رب الأسباب سبحانه.

وكذلك لا يصح أن يقال إن قوانين الطبيعة، ما نعرفه منها وما لا نعرفه، عاملة في المستقبل لا محالة على نحو ما تعمل الآن لا على غيره، بما يقتضي وقوع جميع حوادث المستقبل وجوبا لا غيرها! فإن هذا الفرض يختزل جميع الأسباب والعلل وجوديا في نوع الأسباب الطبيعية وما يسمى بالقانون الطبيعي، يجعلها هي نهاية التعليل، وينفي الغائية من ورائها، وهو صورة من صور ما يعرف باسم الانغلاق السبيي الطبيعي الطبيعي Closed Natural الغائية من ورائها، وهو صورة من صور ما يعرف باسم الانغلاق السبيي الطبيعي الطبيعي Scientific تلك الصورة التي يقال لها الحتمية الفيزيائية Determinism أو حتمية لابلاس. فقد اشتهر عن بيير سيمون لابلاس قوله إننا لو قدرنا وجود كائن ذكي يحيط علمه بمواضع وسرعات واتجاهات حركة جميع حسيمات العالم في لحظة من اللحظات، فلابد أن يكون قادرا على استنتاج جميع حوادث المستقبل استنتاجا مطابقا للواقع مطابقة تامة، بناء على علمه بقوانين نيوتن! وهذا ما بات يسمى في الأدبيات الفلسفية بعفريت لابلاس Laplace's Demon.

ولا شك أن مجرد افتراض وجود كائن كهذا في العالم شرك محض. والقول بأن هذا هو علم الباري، أو ما يسميه الفلاسفة بالعلم الكامل Omniscience هو كذلك من شرك الطبيعيين، لأنه يقتضي اختزال علم الصانع في العلم بالجسيمات التي زعموا أن جميع موجودات العالم تتركب منها، واختزال المعلوم نفسه (أسباب الحوادث كلها) في حركات تلك الجسيمات، وإذن فليس في الغيب شيء يؤثر في العالم من خارجه، بل ليس ممة غيب أصلا، وإنما هي ماكينة كبيرة قد ركبت يوم ركبت على صفة معينة، ثم أطلقت لتجري جميع أجزائها على ما تقتضيه قوانين نيوتن وحدها! وإذن فليس الصانع الذي يثبته من يجعل هذا العلم هو علمه، صانعا غيبيا إذ ليس فيما وراء العالم أسباب ولا موجودات! فلا يزيد ذلك الصانع على أن يكون هو صانع الربوبيين الذين يثبتونه سببا عدميا أول أحدث العالم وابتدأه في الماضي وركب فيه قوانينه وسننه الكونية، ثم تركه ليجري كيفما اتفق لتلك علميا أن تجريه، دون أن يكون له فعل أو تأثير فيه من خارجه على الإطلاق، بل دون أن يكون لذاته وجود



خارجه على الإطلاق. وعلى أحسن الأحوال يجعلونه نظام الطبيعة نفسها، وهو قول القائلين بوحدة الوجود الطبيعي Naturalistic Pantheism، كما يأتي في محاضرات لاحقة بإذن الله تعالى بسط الكلام على تلك النظم الاعتقادية الشركية.

والقصد أننا معاشر المسلمين من أهل السنة والجماعة نثبت السببية والطبائع وأثرها السيبي، ونؤمن بأن ما جعله الله سببا على الحقيقة فمسببه واقع على أثره وجوبا، وكلاهما وما سبقهما من أسباب وما ترتب عليهما من متولدات، مكتوب كله سلفا، مقدر في علم الله تعالى حتما. ولكننا مع ذلك ننفي حتمية لابلاس والسببية الطبيعية المغلقة التي تختزل أسباب الحوادث المحسوسة في جنس الحوادث المحسوسة، وتخضع جميع الموجودات لتلك النظاميات السببية السطحية التي ما عرفناها إلا باستقراء العادة الناقصة مهما كملت، في ذلك الشطر الضئيل من العالم مهما عظم، عما يقتضى في صفات الله وأفعاله من الإشراك والتعطيل ما بينا.

-----

ثالثا: المسلمة النالثة: فرض الاطراد الزماني المطلق لنظام الطبيعة. وهذا الفرض يعترف أكثر الفلاسفة الطبيعيين بأنه عرد فرض Assumption. فإنه ليس في العقل ما يوجب أن يكون النظام الطبيعي مطردا في الماضي السحيق الذي لم يشهده أحد منا ولا ممن بلغتنا شهادتهم بلوغا موثقا، على ما هو عليه الآن إجمالا، وكذلك ليس ثمة ما يوجب أن يظل مطردا في المستقبل على ما هو عليه الآن إجمالا. نعم تقدم أن قررنا أن إيماننا بوجود الباري وبأن له نظاما وسننا كونية في هذا العالم هو أساس تسليمنا بالقيمة المعرفية للمنطق الاستقرائي في المحسوسات، وبإفادته العلم ولو على سبيل الظن، ولكن هذا لا يفتح الباب لطرد النظام الطبيعي الحالي في الماضي طردا مطلقا بلا قيد ولا حد، ولا في المستقبل. فقد ذهب بعض الفلاسفة إلى استعمال المنطق الاستقرائي نفسه كمستند لذلك الطرد المطلق، وهو مردود قطعا! فإنما هو من مسلمات الدين الطبيعي الذي يؤمن أصحابه بأنه لا موجود في الزمان إلا الطبيعة، من الأزل وإلى الأبد (وهو ما منه خرجت مسلمة الاطراد الزماني المطلق للنظام الطبيعي المكاني المطلق التي يأتي (وهو ما منه خرجت مسلمة الاطراد الزماني المطلق المكاني المطلق التي يأتي المطلق المياسلة المكاني المطلق التي يأتي المعترف المكاني المطلق التي يأتي المعالق التي يأتي المطلق النظام الطبيعي المكاني المطلق التي يأتي المطلق التي يأتي الملق المناس المناس المنطق الاستقرائي المطلق التي يأتي المطلق المياسلة المكاني المطلق التي يأتي الملق المناس المنا



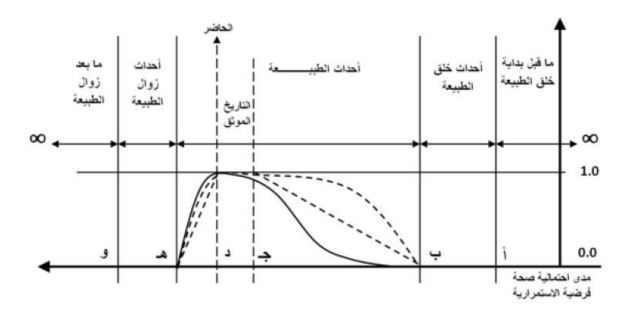
التعليق عليها في الجزئية التالية)، ولا سبب إلا السبب الطبيعي (وهو ما منه خرجت مسلمة السببية المغلقة التي تناولناها آنفا)!

ونحن المسلمين نقول بل ليس نظام العالم مطردا في الماضي بلا قيد، لأن العقل والنقل جميعا يقطعان بحدوث هذا العالم بعد عدمه، وهي قضية نعدها نحن أهل السنة من بدهيات العقل والفطرة التي لا تلجئ العقلاء الأسوياء للاستدلال والنظر ولاحتراع البراهين العقلية لإثباتها كما سلكه اللاهوتيون والمتكلمون ومن شاكلهم. ونقول كذلك إنه ليس مطردا في المستقبل بلا قيد، بل يجب أن تأتي نقطة في المستقبل قربت أو بعدت، ينتهي عندها نظام هذا العالم ويأتي يوم الحشر والحساب، كما هو مركب كذلك في فطرتنا وبداهة عقولنا ولا يحتاج إلى إثبات من تلك الجهة، وكما جاء النقل بمصداقه. وأما ما بين هذين الحدين، بداية نظام العالم (التي تبدأ بالاستواء على العرش بعد أيام الحلق الستة لا قبل ذلك) ولهايته (التي تبدأ بطلوع الشمس من مغربها)، فالله أعلم بما كان فيه من تغيرات بأمره ومشيئته سبحانه لنظام السنن السببية، إن كان. فإنما نما كما لمعاشر البشر أن نستدل بالاستقراء على اطراد شهادةم من أهل القرون السالفة، وذلك بظن احتمالي لا يزال يمضي إلى التضاؤل والوهن كلما أغرقنا في الماضي. وأما البعيد فلا وأما المستقبل فنقول إن استقراءنا قد يصلح مستندا لترجيح اطراد النظام الحالي في المستقبل القريب، وأما البعيد فلا تزال دلالة ذلك الاستقراء تتهاوى حتى تسقط بالكلية قبل تلك النقطة المجهولة بالنسبة لنا، التي نجزم بأن العالم عندها ستنقلب الأرض فيه غير الأرض والسماء غير السماء، إذا جاء أجله وقامت ساعته!

وقد عبرنا عن هذا المعنى في ملحق من ملحقات "آلة الموحدين" فيما سميناه "بمنحنى صلاحية المبدأ الاستمراري الطبيعي"، عبرنا عنه بهذه الصورة التي ترونها.







ولا شك أننا لا نملك مستندا لافتراض هيئة معينة لذلك المنحنى، ولا نحل لأحد أن يرجح فيها شيئا على شيء، وإنما نجزم بأن احتمالية صحة فرض الاستمرارية أو الاطراد في الماضي والمستقبل تتضاءل بمعدل متسارع للغاية Exponential في الجهتين، وأن معدل تضاؤلها في جهة المستقبل أسرع وأعظم لكون الماضي قد حصلت لدينا به بعض الخبرة (في إطار التاريخ الموثق) خلافا للمستقبل. فالمقصود من المنحنى ليس حساب تقدير الاحتمالية، وإنما بيان حدود المنطق الاستقرائي البشري فيما يتعلق بطرد النظام الطبيعي في جهتي الماضي والمستقبل.

هذا يعني أنه ليس للبشر أن يستعملوا أي صورة من صور القياس العقلي في إثبات أو نفي حوادث الماضي والمستقبل إلا باحتمالية تنعدم تماما عند نقطة ما في الماضي بعد نقطة الاستواء على العرش، الله أعلم أين هي، وعند نقطة ما في المستقبل قبل نقطة طلوع الشمس من مغربها، الله أعلم أين هي. فما قبل ذلك وما بعده من حال نظام العالم فهو غيب محض الله أعلم به، وليس للتنظير التاريخي أو الطبيعي فيه من جهتنا أي قيمة معرفية على الإطلاق، فلا يوصل للعلم بشيء من أمره إلا بالسمع من الوحي لا غير، أي بنص من الكتاب والسنة الصحيحة وما صح مما له حكم الرفع من آثار الصحابة رضى الله عنهم!

13



وعليه نقول إنه كلما كان موضوع السؤال أو الطرح البحثي أبعد في الماضي، كان تغييبه عن جملة طرائق البشر في الاستدلال على حوادث الماضي أعظم وأشد استحكاما، فإذا كان كثير من حوادث القرن الثامن عشر الميلادي، مثلا، غيبا ماضيا نسبيا، على أساس أنه يتصور وصول روايات بشأنه إلينا، بحيث تكون متواترة تواترا متصلا أو على الأقل موثوقة المصدر، أو يتصور إمكان التوصل إلى استنباطها بمنطق القياس التفسيري (الذي يأتي الكلام عليه في القسم التالي من المحاضرة) لكثرة الأشباه والنظائر في وثائقنا التاريخية، فلا تتمتع حوادث القرن الثامن عشر قبل الميلاد بنفس تلك المزية المعرفية أو سهولة الوصول المعرفي من طريقنا Epistemic Accessibility، بالنظر إلى انقطاع طرق الاتصال في الرواية، ومن ثم قلة ووضعف النظائر التاريخية التي يمكن القياس عليها في ذلك الماضي السحيق! أي أن التغييب المعرفي يتزايد بصورة متضاعفة، حتى يصل الأمر في نقطة ما إلى أن يكون مغيبا تغييبا مطلقا لا سبيل إلي تحصيله معرفيا (من طريقنا) على الإطلاق، لا برواية الثقة ولا بالقياس، كما هو الشأن فيما كان عليه القرن الأول من قرون بني آدم على الأرض مثلا! بل لولا أن عرفنا بالسمع من رب العالمين أن أصلنا الأول كان رجلا عظيم الخلقة (طوله ستون ذراعا) حلق في الجنة في السماء ثم أهبط إلى الأرض هو وزوجه التي خلقها الله من ضلعه في الجنة، لولا هذا ما أمكننا أن نصل من طريقنا إلى العلم بشيء من ذلك الغيب الماضي خلقها الله من ضلعه في الجنة، لولا هذا ما أمكننا أن نصل من طريقنا إلى العلم بشيء من ذلك الغيب الماضي مطلق التغييب، ولله الحمد والمنة.

فالمقصود بالتغييب الزماني المعرفي في اصطلاحنا Historical Inaccessibility، هو ضعف أو انقطاع الطريق البشرية الموصلة من جهتنا إلى تحصيل المعرفة (قطعية كانت أو ظنية) بما حصل في الماضي، أو إلى تحقيق التوقع والتنبأ الراجح بما يحصل في المستقبل. وليس المقصود العلم الكاشف، فانتبه، فالعلم الكاشف بما في غيب الماضي قرب أو بعد، هو من خصائص الربوبية التي لا يطلع الرب عليها إلا ملكا أو رسولا، ولا يبلغنا نحن البشر إلا سماعا من نبي قد ثبتت نبوته أو رسول قد ثبتت رسالته، كما في قوله تعالى: ((عَالِمُ الْغَيْبِ فَلَا يُظْهِرُ عَلَى غَيْبِهِ أَحَداً . إِلَّا مَنِ ارْتَضَى مِن رَّسُولُ فَإِنَّهُ يَسْلُكُ مِن بَيْنِ يَدَيْهِ وَمِنْ خَلْفِهِ رَصَداً)) [الجن: ٢٦ - ٢٧]. فالإنسان قد يلتمس من طريقه المعرفة بحادث قد جرى في الماضي مما هو غيب في حقه، بسؤال من شهد ذلك الحادث شهادة، فيرتفع عنه التغييب المعرفي بذلك بمقدار ما يحصل لديه من الظن Epistemic Accessibility



وصولا نسبيا لا محالة Relative Accessibility، تتضاءل درجته لا محالة كلما كان الحادث أغرق في الماضي. خلافا للعلم الكاشف، الذي يرفع التغييب عن الحادث موضوع الخبر رفعا تاما، ولا يكتسبه الإنسان إلا بالسمع من وحي السماء.

فمهما اتخذ الناس من طرق للبحث في الماضي، فلن يصلوا إلى ما يدلهم على حصول طوفان نوح على سبيل المثال، كما تدلهم عليه نصوص الوحيين، ولا قريب من ذلك. فكل ما جاء الخبر به إجمالا أو تفصيلا من طريق الوحي، فقد انكشف للمخاطبين بذلك الوحي انكشافا لا ريب فيه، وحصلت به المعرفة حصولا لا وصول للإنسان إلى نظيره استقلالا من طريقه في أي أمر من أمور الغيب الزماني مهما قرب زمانيا، ومهما كثر من شهدوه وتواترت به رواياتهم. وتكون قوة حصول المعرفة السمعية بخبر الغيب الماضي أو المستقبل متوقفة إذن على قوة ثبوت نسبة النص نفسه إلى رسول من رب العالمين، وإلا فليس في أنواع المعارف المكتسبة ما هو أقوى ثبوتا ولا أعلى رتبة، بعد تلقي الوحي مباشرة من رب العالمين، من السمع المباشر من نبي من الأنبياء، صلوات ربي وسلامه عليهم.

فالمقصود بمستويات سهولة الوصول المعرفي في مغيبات الماضي في الشكل الذي نراه أمامنا هذا، وهو ما عبرنا عنه بتضاؤل فرض الاستمرارية (أو مبدأ جواز القياس نفسه) في الجهتين كما في المنحنى الذي مر بنا، إنما هو سهولة الوصول بطرائق الباحثين التاريخيين ومن كان في حكمهم من الباحثين الجنائيين والباحثين في الطبيعيات ونحوهم، إلى الاستدلال على ما كان في الماضي. والمقصود بسهولة الوصول المعرفي في مغيبات المستقبل، إنما يراد به الوصول بطرائق التنبؤ الاستقرائي Inductive Prediction بما يتوقع حصوله في المستقبل، بناء على العادة والخبرة الماضية بنظائر ذلك وأشباهه. وأما خبر الغيب في السمع من الوحي، ماضيا كان أو مستقبلا، فلا علاقة له هذا التقسيم الذي بين أيدينا، فلينتبه لهذا، والله الموفق لحسن الفهم.

وسيأتي معنا الكلام على هذه المسألة وضرب الأمثلة وبيان المقتضيات المنهجية وعلاقتها بقضية حدود العلم الطبيعي Demarcation في فلسفة العلم، في محاضرات لاحقة بإذن الله تعالى.





لترسيخ اليقين ورد الشبهان بالبراهين

